
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

یان اصول یک نوع رابطه بین جر تنبیه درست است. آن اصل مطلب که اصولا در  تنبیه اول که اصل  ای هست و  عرض شد در مسئله 

 و اصولی هستند که بر بعضی از اصول دیگر حاکم هستند. ای هست. ضابطه

به مناسبت اصالة الاباحه مخصوصا چون در خلال ادله برائت آمده  به این مناسبت،  این مطلب را عرض کردیم درست است. و  اصل 

لحوم اصل حاکم اصالة عدم  شود باید اصل حاکمی بر آن نباشد. بود، اصالة الاباحه اگر در جایی جاری می و معروف است که در مثل 

لکن چون    01:18التذکیه است. پس اگر گوشتی را ما دیدیم و ندانستیم که آیا حلال است یا نه، ولو اصالة الحل و اصالة الاباحه فی نفسه  

 شود مصرف کرد به خاطر اینکه اصالة عدم تذکیه مقدم است بر اصالة الحل.شود، آن گوشت را نمیاصالت عدم تذکیه جاری می

این طرحی بود که در اصول اول بود. عرض کردیم یک دفعه مسئله به عنوان برائت و تقدیم بعضی از اصول بر برائت یا تقدیم بعضی از 

اصول بر اصول ترخیصی است. خواندیم، یک بحثی است کبروی. یک بحث هم خصوص این اصالت عدم تذکیه پس ما بوده. متأسفانه 

 روی این اصالت عدم تذکیه بیشتر کار شده. و این را سعی کردند یک مقداری اینجا بررسی کنند. در این کتب اصولی بعد از شیخ، 

عرض کردم که بحث اصالت عدم تذکیه اساسا محل مناسبش و فروع مختلفش، کتاب صید و ذباحه است. لکن به یک مناسبتی به هر 

حال علما به مناسبت اصول در اینجا آوردند و طبیعتا بحث اینجا هم مستوفی نشد دیگر خواهی نخواهی. چون این بحث فقهی است. یک  

فقهی است استیفائش باید در ابحاث فقه بشود. توی این آقایان اگر خواستند ببینند در این کتاب جواهر    جوانب اصولی دارد؛ اما چون بحث

ایشان یک جایی نقل می اینجاها، راجع به این بحث هم ایشان   94، 193چاپ معروف، به نظرم صفحات  36کند، جلد جلد همین که 

 شوند.وارد بحث می

علی ای حال کیف ما کان آنوقت عرض کردیم بنا به این شد که در کلمات اصولیین بعد از شیخ اصالت عدم تذکیه را گاهی در شبهات 

 موضوعیه لحاظ بکنند، گاهی در شبهات حکمیه.

در خارج است. شک می که  این گوشتی  واضح است.  تذکیه. آن وقت در شبهات موضوعیه  اصالت عدم  نه،  یا  تذکیه شده  کنیم 

کنیم این گوشت مال این  کنیم این گوسفند تذکیه بر آن واقع شده یا نشده. شک میموضوعات خارجیه هم گفتند اقسام دارد. مثلا شک می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

دانیم اصلا این گوسفند بوده یا مثلا سگ بوده. و هلم جرا. اقسامی را که حیوانی است که تذکیه واقع شده، لکن شب تذکیه واقع شده نمی

کول اللحم است یا نه. آن هم انواع  اینکه مثلا شک بکنیم این حیوان مأ در شبهات موضوعیه، مطرح کردند و در شبهات حکمیه هم مثل 

یا نه. اگر حلال گوشت باشد تذکیه در آن اثر میدارد شبهات حکمیه. مثلا شک می اگر کنیم آیا مثلا خرگوش حلال گوشت است  کند، 

 کند به لحاظ حلیت اکل. کند. البته اثر نمیحرام گوشت باشد تذکیه بر آن اثر نمی

یا حلال گوشت. آنجا هم گفتند  این است که آیا حرام گوشت است  حالا این خرگوش هم مسلم ما تذکیه کردیم، لکن منشأ شک 

و آن که در اصالت عدم تذکیه در بحثهای  کنیم به اینکه حرام است و جایز نیست خوردنش.  شود، حکم میاصالت عدم تذکیه جاری می

یاد اثر دارد. چون بعضی از حیوانات مسلم قابل تذکیه  صید و ذباحه، خیلی بیشتر اثر دارد، آن جاهایی است که شک در قابلیت است. آن ز

نیستند. یعنی بلا نسبت جلوی کعبه هم سرش را ببرد آن حلال نمی شود. تمام قرآن هم رویش بخوانند باز  هستند، بعضی هم قابل تذکیه 

 شود. حلال نمی

یم. فرض  آن وقت شک می کنیم مثلا خرگوش قابلیت تذکیه دارد یا ندارد. حالا حلال گوشت باشد حرام گوشت، کاری به آن جهت ندار

این است که می شود در پوست آن نماز بخوانی، جواز صلات کنید حرام گوشت. اما تذکیه لااقل اثرش طهارت است. تذکیه اثرش لااقل 

 آثار دیگری هم دارد.گردد. است. تذکیه فقط به حلیت اکل بر نمی

این خیلی کاربرد دارد. این یکی. روشن شد؟ شک در اینکه آیا حیوان قابل هست یا نه؛ این توی فقه بیشتر کاربرد دارد. آن   این توی فقه 

که در فقه بیشتر محل ابتلاست و بیشتر محل بحث و به اصطلاح مناقشه قرار گرفته، قابلیت حیوان برای تذکیه است. حتی اگر حرام گوشت 

یقین داشته باشیم مثلا امثال موش حرام گوشت هستند مثلا. جزو حشرات هستند. لکن تذکیه کرد، رو به قبله مثلا  باشد. فرض کنید مثلا 

ید طبق شرایط. البته در ماهی بنایشان به این است که ولو مذکی هم نباشد پاک است. ما لا نفس له. در حشرات  با چاقو مسلمان سرش را بر

 ت که اگر ما لا نفس له ولو حرام هم باشد و ما لا نفس له باز هم پاک است، تذکیه هم نشده باشد پاک است.به این اس هم بنایشان

و طبق آن حساب میمراد از آن جاهایی است که محل کلام است. چون حیوان را دسته بندی می کنند. پس در شبهات حکمیه  کنند 

ین قسمت در شک در قابلیت تذکیه است. آن که در ما در فقه خیلی رویش کار می کنیم، در شبهات حکمیه بیشتر این است. کما اینکه  بیشتر

در شبهات موضوعیه آن که بیشتر دوران امر دارد تحقق تذکیه است. مثلا یک گوشتی در بازار است، یک پوستی بازار است، فرض کنید مثلا 

بازار است شک می این که متعارف است. مرغی که در  کنیم که آیا تذکیه بر آن واقع شده یا نه؛ پس خوب  کمربند پوستی، کفش پوستی، 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

این گوشت از یک سگ است یا گوسفند است، خب هست نمیدقت کنید ما در شبهات موضوعیه همان که شک می خواهم بگویم  کنیم 

یدیم، نمی دانیم اینجا یک گوسفند است، جلاله هم بوده دانیم، مینیست، اما این ابتلا ندارد، محل ابتلا نیست. یا مثلا یک حیوانی را سر بر

خواهم بگویم معقول نیست، لکن متعارف دانیم یدور الامر بین جلال و غیر جلال، خب این معقول هست نمیغیر جلاله هم بوده، نمی

تحقق تذکیه است.  پوستی هست الان خب مینیست. متعارفی که ما الان مبتلا هستیم در باب شبهات موضوعیه  های  دانید لباسمثلا 

 شود آیا تذکیه شده یا نشده.چرمی هست، مثلا گوشت مرغی هست که شک می

بیشتر محل  بیشتر محل ابتلاست تحقق تذکیه است. در شبهات موضوعیه. در شبهات حکمیه آن که  آن که  پس در شبهات موضوعیه 

آیا لازم است که آهن  شود. مثلا اینکه ابتلاست قابلیت تذکیه است. دقت فرمودید؟ و الا در شبهات حکمیه چیزهای دیگر هم بحث می

ین باشد یا نه؟ این هم بحث است، بحث الان فعلا بحث قوی ای هم هست. بحث این که این شرایط را اگر در آن شک بکنیم. لکن بیشتر

شود یا نه؟ نتیجه تذکیه شکی که ما در فقه کاربرد دارد، مثلا فرض کنید سباع بنابر اینکه سباع محرم الاکل هستند. آیا تذکیه بر آنها واقع می

بقیه آثار تذکیه  این است که می شود در پوست آنها نماز خواند و پاک باشد. گوشت آنها پاک باشد. چون اگر حرمت اکل مفروض شد، 

خواهم وارد بحث زوایای کاملش بشویم. لکن چون دیگر آقایان وارد شدند ما  گویم نمیبحث است. دقت فرمودید؟ به طور کلی چون می

دهیم. در شبهات موضوعیه چهار صورت ایشان کردند؛ در شبهات حکمیه هم چهار صورت. لکن در هر هم یک مقداری توضیحات می

 در شبهات موضوعیه تحقق تذکیه، و در شبهات حکمیه قابلیت تذکیه. دو یک صورت بیشتر محل ابتلاست. 

بعد از این البته این بحث سابق هم شده، مستقلا و مستوفی به این صورت نشده. اخیرا یک مقداری رویش بحث داده شده و آن اینکه  

 شود. کنیم. فقط حرمت اکل و عدم جواز صلات یا نجاست هم اثبات میبا اصالت عدم تذکیه چی را اثبات می

یبا می ثانی در شرح عرض کردم در قدمای ما تقر اولینی که بین این دو تا فرق گذاشته تا جایی که من خبر دارم، مرحوم شهید  شود گفت 

الطهاره عملا بالاصل فیهما؛ ظاهرش این است که متولدی بود، حکم میلمعه است. همین عبارت معروف که اگر حیوانی   کنیم بالحرمة و 

 اصالة الطهاره و اصالت عدم تذکیه را با هم جاری کرده است.

یشه  های  از آن زمان تا حالا دیگر یواش یواش در فقه ما این مسئله مطرح شد. البته یک مقداری معلوم است خود این مسئله اصل نیست. ر

یشه های این بحث، بیشتر سر این است که آیا عنوان نجاست چون  مسئله مطرح شده است. آن که در کلمات اصحاب ما آمده، به عنوان ر

و چون در روایات نجاست مثلا نگفته هذا لم یذکی فهو نجس مثلا؛ این  عنوان نجاست در قرآن نیامده است. توی روایات آمده است. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

البته مرحوم استاد اینجا سه تا اثر را بررسی کردند. یکی حرمت اکل، یکی مانعیت صلاة، تذکیه نشد. توی روایات ما عنوان میته آمده است.  

یا  ید و فروش هم درست نیست. آیا آن حرمت بیع هم رفته روی عنوان میته  و یکی نجاست. اما آثار دیگر هم دارد. یکی حرمت بیع؛ خر

ا یا عنوان غیر مذکی. دقت بکنید. یکی عنوان جواز انتفاع، مشهور  ست اینکه المیته لا یجوز انتفاع و هو مطلق؛ آن رفته روی عنوان میته 

 عدم مذکی. 

در آیات قرآن  کنم، میته در روایات یا در خود آیات، چون تصادفا  آن که متعارف در کلمات علماست که بعد توضیح بیشتری عرض می

المیته؛ هر دو در قرآن آمده است. در قرآن بنایشان به تساوی است  و المیته هم آمده، حرم علیکم  که هر دو عنوان آمده. الاما ذکیتم آمده، 

ده، میته این دو تا یکی است. یعنی هم میته هم ما لم یذکی این حرام است اکلش. لکن انما الکلام در روایات ما لم یذکی در نجاست نیام

 آمده است. 

هم امر وجودی است مثل تذکیه. فرق نمیعده  وارد شدند که میته  کند. یعنی قبول نکردند که میته  ای از این علمای متأخر ما از این راه 

خواهم جای دیگر متعرض بشوم، فعلا یک اصطلاحش  گویم چون بعد میدو اصطلاح هست؛ من هر دو را الان نمییعنی غیر مذکی. حالا  

انفه؛ عرض کردم حیوانی که خود به خود بمیرد، در زبان عرب میرا می ما مات حتف  این  گویم. این اصطلاح این است که میته  گفتند 

به اصطلاح خاص دیگری  هلاکش از دماغ است. خیال می کردند از دماغ آدم؛ حتف به معنای دماغ نه دِماغ به معنای قوه مفکره، محل 

 گفتند حتف انف.است که قوه تفکیر. نه مراد از دماغ در اینجا همین بینی به اصطلاح فارسی. این را می

 پس میته یک امر وجودی است. باید بدانیم بدون سبب، بدون خفگی، بدون جراحت، بدون کار این مرده باشد. ما مات حتف انفه.

این را هم بعد عرض می کنم که بعضی ادعا کردند همین است معنای میته؛ آن یکی دیگر اصلا نیست. اضافه  بعد اضافه کردند البته 

کردند او ما مات علی هیئة غیر مشروعه؛ یعنی هر دو امر وجودی گرفتند. یعنی باید احراز بکنیم مات حتف انفه، خود به خود مرده. مثلا  

این حیوان یا  دانیم این خود به خود مرده بینیم در خارج، نمیای نزده. کسی چاقویی به آن نزده. حالا ما یک تکه گوشتی میکسی به او ضربه

آید  روح از این جراحت میاین را چاقو زدند فرض کنید به شکمش افتاده مرده. چون عرض کردیم معتقد بودند اگر جراحتی در بدن باشد،  

 شان بر این بود. آید. تفکر جاهلیبیرون. جراحت نباشد از دماغ می

دانند. این تمام نکته کلام ایشان. پس ایشان نظام را از این زاویه وارد شدند.  با غیر مذکی نمیپس بنابراین مرحوم استاد میته را مساوی  

ای که ایشان در استدلالشان آوردند،  گوید والتحقیق هو الاول لان حرمة اکل اللحم، خواندیم دیگر، مترتب علی فلان، آن وقت نکتهایشان می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

البته عنوان موت، متشرعه که عنوان ندارند. موت همان   روح است، عنوان خاصی متشرعه ندارند. ظاهرا    ذهاقو الموت فی عرف متشرعه. 

خوب دقت کردید چه شد؟ میت آن است گذارند بین میت و میته. خواستند بنویسند و المیته. و لذا خوب دقت بکنید این آقایان فرق میمی

این میته است. که، نفس موت ندارد، این می ای در خارج ببینید،  شما حیوان مرده شود میت. اما اگر مات حتف انفه او هیئة غیر مشروعه 

که آثار شرعی دارد این می به معنای میت هست، اما به این معنای میته،  کند. و لذا با اینکه به لحاظ اشتقاقی و  گویند صدق نمیاین میته 

و هم میته موت است؛ ماده هر دو موت است یکی است، لکن اینجا معتقدند مشتق   قواعد صرفی و قواعد اشتقاقی ماده هر دو، هم میت 

ماده به یک معنا گذارد. چون این بحث را دارند آقایان در لغت، در مباحث صرف هست، که ممکن است یک ماده تأثیر می ای در اصل 

به معنای اشتقاقی اش فرق بکند. این لفظ طهور بنابر معروف. ادعایشان این است که مثلا طهور مبالغه طاهر است؛ طاهر لازم باشد، و 

است متعدی نیست، لکن طهور متعدی است. یک بحثی است در لغت. ممکن است هیئت در معنا فرق بگذارد. این طور نیست که هیئت 

تأثیر مادی یکی بشود. نه، طهور یعنی ما الطاهر بنفسه المطهر بغیره. خوب دقت بکنید. با اینکه طهور را مبالغه   فقط در هیئت  یطهر غیره. 

الطاهر ما هو طاهر فی ذاته. بنایشان طبیعتا این نیست.   به طور متعارف این نیست که هیئت بیاید در ماده تاثیر بگذارد، معنا را طاهر گفتند، 

اعتقادشان این اس و کند. خود هیئت عوض میت که هیئت ماده را عوض میعوض بکند. اما در بعضی از موارد  کند. مثلا لفظ طهر، 

شود. با اینکه طهور باید مبالغه همان رود متعدی میرود لازم است، در طهور که میطاهارا، با اینکه یک معنای لازمی است، در طاهر که می

فهمیم در طهور باید مبالغه بشود. مثلا طاهر پاک، طهور خیلی پاک. اما اش این است دیگر. همان معنایی که از طاهر میطاهر باشد. قاعده 

 کند.خوب دقت بکنید، طهور یعنی پاک کننده؛ خب این خلاف ظاهر است. معنا را عوض میپاک کننده 

گویم. قائل هم دارد که میت غیر از میته اینجا هم دقت کردید؟ همین اعتقاد را بعضی گفتند نه اینکه فرض بفرماییدمن دارم اجتهادی می

باشد، حتف انفه باشد. لکن  میته آن است است. ماده هر دو هم موت است. میت آن است که روح ندارد؛ به هر جهتی باشد. با شمشیر 

کنید؟ میته خصوص آن است که به اصطلاح حتف انف باشد یا بغیرة غیر مشهوره. حتف انفه باشد. مطلق میت نیست. دقت می  که ذهاق

خواهم  گفتند و المیته. شاید هم کار مقرر باشد. من میآن وقت این را مرحوم آقای خویی و الموت؛ حالا تعبیر موت این فنی نیست، باید می

هست و هم ماده میت  عرض کردم در مطلب که می خوانیم آن نکات فنی را. بله، موت ماده هر دو هست. این اشتباه نشود. هم ماده میته 

 است. قبول است، ماده هر دو است. لکن اینجا ادعا شده که هیئت تأثیرگذار بود در معنای ماده.

ما موت داشته باشیم. موت در عرف لغوی به هر حال ایشان می ثابت نیست در عرف متشرعه  الموت فی عرف المتشرعه؛  فرمایند و 

 است. ظاهرا مراد واضح بوده؛ بد تعبیر شده.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

یح   ین؛ به استثنای اینکه حالا خود ایشان هم قول لغوی را حجت نمیعلی ما صر دانند. حالا ما بر فرض هم قول لغوی به مجمع البحر

بین الله از نظر معرفت الحدیث، از  ین کتاب بسیار ضعیفی است. بینی و  را هم حجت بدانیم، دیگر من چند بار عرض کردم مجمع البحر

در مجموعه حیثیاتش ضعیف است. کتابی است که قابل اعتماد نیست. اصولا حالا نمی خواهم توضیح بدهم در حتی مسائل نظر لغت، 

یربنایی مثل ادبی به یک مصادر صحیحی رجوع بشود نه به مصادر ... مضافا به اینکه این کتاب صلاحیت نه به عرف متشرعه، برای عرف  ز

 لغت هم ندارد چه برسد به عرف متشرعه.

ین این نیست. در   ین ذهاق النفس المستند الی سبب غیر شرعی؛ البته در حاشیه نوشته که در مجمع البحر علی ما صرح به مجمع البحر

الحیاة، این خودش یک تفسیری دارد که موت امر وجودی است. روایت   الحیاة. البته این الموت ضد  ین هست الموت ضد  مجمع البحر

 ث نشویم؛ چون جایش اینجا نیست. هم دارد که دیگر وارد آن بح

اینکه عدمش باشد. امر   به هر حال از این که ایشان ضد گرفته، موت را امر وجودی گرفته؛ نقیض نگرفته. این مطلب که ضد باشد، نه 

یم. لکن عرض کردیم موت غیر از میته است.  ین دلالت دارد. این را ما قبول دار عدمی نیست، امر وجودی است. این عبارت مجمع البحر

بله، در مصباح المنیر آمده المیته فی عرف الشرع، شاید نظر مبارک ایشان به این کتاب بوده. مصباح المنیر، انصافا    موت مبدأ اشتقاق است.

بار  الکبیر رافعی  حاشاره کردیم، اصلش کتاب الشرمصباح المنیر کتاب خوبی است حقا یقال. لکن اصل مصباح المنیر سابقا هم چند 

یبا کتاب سعی کرده شرح مصطلحات فقهی بدهد. البته بعضی خیال کردند کتاب کلا این طور است. نه،   است که کتابی است در فقه. تقر

کتاب می مقدمه  بوده. هستند  در  فقهی  آن کتاب  کتاب، شرح مصطلحات فقهی  این  اصل  هایی، مثلا شرح الان کتابنویسد. یعنی 

این که  مصطلحات فلسفی، شرح مصطلحات حقوقی؛ این در حقیقت شرح مصطلحات کتاب الشرح الکبیر رافعی است. دقت فرمودید؟  

مثلا حتی مرحوم شیخ، میالان در ذهن اللغه کما فی المصباح. بله. مصباح لغت ها آمده،  البیع فی  بیع شروع کرده،  دانید که شیخ اول 

گوید بعد در ضمن بعضی از لغات را هم شرح دادند. خوب دقت کنید.  نیست اساسا؛ اساسش شرح مصطلحات است. بله، خودش می

به درد شناخت لغت  ید. اساس کتاب شرح لغت نیست. اساس کتاب مصباح المنیر  به کار نبر کتاب مصباح المنیر را هم در شرح لغت 

 خورد. خورد. بله، به درد شناخت مصطلحات فقهی مینمی

ای دارند که تاثر فقهی دارند یا تأثر کلامی دارند. این  البته خب من سابقا هم عرض کردم، نه مصباح المنیر، حتی کتب لغوی یک مشکله

دارند چه برسد به کتابهایی مثل توضیحاتش را ما مفصل عرض کردیم، دیگر تکرار نکنیم. آن کتاب هایی که لغت لغت هستند آنها مشکل 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

دارد. کتاب مصباح المنیر مشکل  ین که هم در لغت و هم در شرح الحدیثش در هر دو مشکل  مصباح المنیر یا مثلا کتاب مثل مجمع البحر

 دارد. 

چون عرض کردیم مشکل لغت در زبان عرب تدوینش در قرن دوم است. یعنی بعد از اختلافات مذهبی و کلامی و فقهی. فرض کنید 

کند.  داند. خواهی نخواهی آن جور معنا میمثلا فرض کنید مصباح المنیر تابع مذهب شافعی است فرض کنید که آن میته را امر وجودی می

یم، تأثر کتب لغت یک آقای دیگری که تابع مسلک دیگری است که میته را امر عدمی می داند جور دیگر. یک مشکلی که ما کلا در لغت دار

ین که اصولا ضعیف است. در هر دو جهت ضعیف است.  باز فضلا از مجمع البحر فضلا عن المصباح المنیر، آن که خیلی متأثر است. و 

بالا مثل لسان العرب دیگران، مثل همین کتاب قاموس. انصافا مثلا کتاب   بکنیم تا بیاییم به  یا حالا از عین شروع  آن کتب اصلی اصلی 

به لحاظ تحلیل لغوی، خیلی کتاب قوی است. این مفردات راغب  مفردات راغب ولو شرح الفاظ قرآن است، لکن به لحاظ فهم لغوی و 

انصافا. خود   به اصطلاح، کتاب صحاح جوهری، بسیار کتاب دقیقی است. مرد ملایی استت. خود همین کتاب انصافا فوق العاده اس

تمام لغت باز یک مشکل دارند. خواهی نخواهی این مشکل هست. چون تمام لغت  است در لغت. لکن   دقیقیکتاب قاموس، بسیار کتاب  

 است.  150بعد از سال 

یزی شده بود؛ مبانی فقهی بود، مبانی کلامی بود، این نمی دانم تابع علوی بود، آن عثمانی بود، آن چه بود، دیگر این قدر در اسلام خونر

بود، یک اوضاعی شده بود. متأسفانه لغت   تاثر  مذاهب فکری درست شده  این است که  در زبان عربی یک مشکلی دارد و آن مشکلش 

این تاج   قاموس کمتر است.  است. مثل  تأثرش خواهی نخواهی کمتر  خب این کتبی که لغت صرف هستند،  مذهبی توش هست. البته 

انصافا بسیار کتابهای دقیقی هستند فوق العاده. خود  العروس بسیار کتاب رافعی است انصافا.  خود کتب ابن سیده المخصص و اینها، 

های ابن سکیت در غایت دقت در عربی است. در متون  هایی که مرحوم ابن سکیت که از بزرگان علمای شیعه است، فوق العاده کتابکتاب

 عربی. 

علی ای حال دیگر وارد این بحثها نشویم، فقط چون ایشان. علی ای حال ایشان نوشتند الموت فی عرف المتشرعه، این عبارت اینجوری  

در هامش نقل کرده، المیتة فی عرف الشرع؛ دقت بکنید. خب مصباح المنیر شافعی است. ممکن است خود شافعی هم مثل آقای خویی  

 کند. روشن شد؟ این معنای لغوی درست نمیدانسته. میته را امر وجودی می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

یا مولفش اصولا ما عرض کردیم آقایان سعی می کنند مثلا متعارف، یک حالت تعبد بگیرند که مثلا ما در کتاب مقابل مصباح المنیر 

باشیم. ما چون مصباح المنیر را می از مصباح المنیر هم رد میدست بسته  یشهشناسیم،  یشههای تفکر اینها را میکنیم. ر های  شناسیم. ر

دنیای اسلام را می ندارد. میتفکر در  اختصاص به مصباح المنیر  یک تفکر خاص  شناسیم،  الشرع،  فی عرف  این آقا گفت  دانیم که اگر 

خوانیم. آن  تر در دنیای اسلام است، که بعدا میشود، باید خود ما انصافا از مجموعه شواهد، آن که الان معروفخودش است. این را نمی

و دنیای اسلام، تساوی میته با غیر مذکی است. خوب دقت کردید؟ این که اصرار آقای خویی است اختلاف  که معروف تر بین سنی و شیعه 

با غیر مذکی است. تمام نکته سر این است. تمام بحث.   میته 

ین است، حالا فرض کنید مصباح المنیر. روشن شد دیگر که این دو کتاب هر دو قابل اعتماد در  مستند ایشان هم از کتاب مجمع البحر

 این جهت نیستند.

دارد المیتة   امر وجودی گرفته. او قتل علی هیئة غیر مشروعه؛ حالا ایشان  در کتاب مصباح المنیر  الشرع ما مات حتف انفه،  فی عرف 

خواهد بگوید اگر فرض کنید رو به کند. ایشان اضافه بر این، یعنی ایشان میتعبیر به قتل کرده. من دیروز عرض کردم قتل باز با ذبح فرق می

به اصطلاح ما نبود، این قتل است، ذبح نیست. حالا بعضی هم همین جا کردند ذبح علی هیئة غیر مشروعه؛ ذبح را هم اضافه   قبله مثلا 

دقیق نبود قتل است، ذبح نیست. انصافا این را دقیق به چون ایشان میتر است. گفتند. ایشان قتل گرفته. قتل  خواهند بگویند وقتی مشروع 

یبایی است. بعضی گفتند ما مات حتف انفه او ذبح علی هیئة کار برده است. صاحب مصباح المنیر. ما الان وقتی فکر می کنیم خیلی تعبیر ز

خواهد اشاره بکند  دهیم تا ذبح. این میقتل را بهتر تشخیص میگویم دقت بکنید. انصافا اگر ما باشیم، این  غیر مشروعه. این که من هی می

 کنید؟ که اگر به صورت مشروع نبود، ذبح نیست، قتل است. دقت می

کنم. ذهاق النفس المستند الی سبب غیر شرعی، کخروج الروح حتف الانف،  حالا این مطلب را بعد یک توضیح دیگری بعد عرض می

و نحوها؛ این تفسیر آقای خویی است. پس ایشان سر ذهنی بالضرب او الشق  شان  حالا این خروج روح حتف انف تعبیر ایشان است. او 

 است. 

ای کردم که ممکن است ما یک بحث غیر لغوی فقهی یا آوردند روی بحث لغوی. من عرض کردم دیروز یک اشاره حالا ایشان بیشتر 

یم. عرض کردم اینها در ذهنیتشان چون در بحث مجمل و معین حتما در ذهنتان هست از معالم  حالا تفصیلی یا اصولی اسمش را بگذار

یمی که مستند می اعیان، مراد آن فعل غالب است. مثلا حرم علیکم المیته، مراد هست تا به بالا. در مجمل و معین هست که تحر شود به 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

اکل است. حرم علیکم المیته مراد اکل است. لکن دیروز من عرض کردم این در افکار ما الان توی اصول ما آمده، در کتب اصول ما آمده، 

شود برایش حقوقی مطرح کرد هم بحث اصولی  ها چون آوردند، ما هم برداشتیم از آنها نقل کردیم. لکن ممکن است این از نظر هم میسنی

 مطرح کرد، هم بحث تفصیلی مطرح کرد. یک بحث اسلامی کلی است اصلا. یعنی چارچوب مباحث اسلامی.

یم در قرآن   البته این الان متعارف علمای ما نیست. این را من قبول دارم. و آن که دیروز اشاره کردم این رویش فکر بشود. بگوییم تحر و 

یم در حقیقت یک معنای عرفی عام است. محرومیت. شما را خدا از میته   یم اصطلاحی نیست که بزنیم به اکل. تحر اصلا به معنای تحر

یم عدم جواز محروم کرد. حرم  یم مانعیت صلاة، در بیاور یم نجاست، در بیاور در بیاور یم اکل،  یم تحر علیکم المیته. و لذا از این در بیاور

یم حرمت انتفاع. خوب دقت کنید. اصلا حرم علیکم المیته. البته این الان متعارف علمای ما نیست. بنایشان این است که نه،   بیع، در بیاور

یم قرآن خورده به گویم آقای خویی فقط بحث را از این زاویه وارد شدند. این زاویه که وارد بشود دیگر ما کاری به کتاب مجمع  اکل؛ می  تحر

یم. دقت کردید؟ مطلب عوض شود. ین و مصباح المنیر ندار  البحر

اگر در روایات ما بطلان بیع و حرمت بیع آمده،  اگر در روایات ما نجاست آمده،  آن وقت بگوییم اگر در روایات ما مانعیت نماز آمده، 

ها نشنیدیم، در ذهن حوزوی  اینها در حقیقت یک نوع تفصیر برای آیه است. این معنا البته عرض کردم متعارف نیست، تا حالا هم توی حوزه 

 ما نیست. این را من قبول دارم، تازگی دارد. لکن این قابل بحث هست. نه اینکه حالا مفروغ عنه گرفتند.

آن وقت شما سوال نکنید، از اهل سنت سوال نکنید که شما نجاست میته را از کجا آوردید؟ روایت ما قبول ندارد. نجاست باید برگردد  

یم. مثلا من باب مثال. من باب مثال می خواهم عرض کنم. بگوییم نه  یا به رسول الله)ص( یا به کتاب. ما مثلا عن رسول الله)ص( ندار

 این در حقیقت یک نوع فهم اولیه بوده از قرآن؛ یک فهم عامی بوده از قرآن.

اگر در روایت آمد که مثلا عن رسول الله آید. اما در قرآن که آمد، چون به )ص( المیتة حرام؛ این فقط حرمت اکل در میآن وقت لذا 

یع اسلامی است، این در حقیقت یک معنای عامی را پیدا می یع، به عنوان قانون اساسی در تشر یربنا و قانون اساسی تشر کند عنوان اصل و ز

به و آنچه که در روایات اهل بیت)ع( آمده در این آثار، و لذا مثلا در روایت تحف العقول دارد، چیزی که حرام است، فلا یجوز اکله و لا شر 

 و لا امساکه؛ اصلا انتفاع نه، ظاهر حدیث تحف العقول نگه داشتن میته هم حرام است. خواندیم دیگر سابقا. 

حرم علیکم المیته، یعنی شما از میته کلا محروم هستید. آن وقت  بگوییم این که در تحف العقول آمده این در حقیقت تفسیر آیه است.  

این شد، دیگر این بحث آقای خویی جا ندارد. بحث، بحث لغوی نیست.   ین برگردیم  اگر  البحر خیال نکنید بحث این است که به مجمع 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

گیرد. بلکه  گیرد. حرمت انتفاع را هم مییا به کتاب دیگر برگردیم. این بحث این است که در قرآن که حرم المیته آمده این نجاست را هم می

ید، کلا ید بیرون، توی چاه بیانداز ید. بسوزانین، از خانه بیانداز   در روایات تحف العقول، حرمت امساک؛ اصلا میته را توی خانه نگه ندار

و لا شرائه و لا امساکه و لا جمیع انحاء تصرف فیه؛ در روایت ت ید. اصلا نگه داشتن ، در آنجا لا یجوز بیعه و لا هبته  حف العقول  نگه ندار

 این جور است. 

بگوییم این روایت تحف العقول چون مشکل سندی دارد و مصدری دارد روایت تحف العقول. این در حقیقت ناظر شاید به این نکته 

 باشد. 

الفاضل النراقی؛ البته فاضل نراقی این  علی ای حال فیکون امرا وجودیا و لا یمکن اثباته، بله، باصالة عدم التذکیه؛ و علیه   فیتم ما ذکره 

یح نیست. ظاهر آن طور که ما در آخر عبارت ایشان دیدیم،   داند. ایشان میته را با غیر مذکی یکی میطور عبارتش صر

فیتم ما ذکره الفاضل النراقی من معارضة اصالة عدم التذکیه باصالة عدم الموت؛ چون آن میته هم امر وجودی است. فیتساقطان و یرجع  

الی قاعدة الطهاره؛ این هم یک تفسیر دیگر برای کلام مرحوم شهید ثانی. روشن شد؟ دیروز عرض کردم. یک تفسیر دیگر برای کلام، عملا 

 هم یک تفسیر دیگر برای کلام شهید ثانی. این  بالاصل فیهما؛

می اثبات حرمت اکل  التذکیه  میته، پس اصالة عدم  به نجاست  تذکیه نسبت  اصالت عدم  الحیوانین؛ و  بین  کند. آن حیوان متولد 

 شود به اصالت عدم الموت، فیتساقطان فیرجع الی اصالة الطهاره.نجاستش، چون عنوان میته باید باشد. معارض می

ایشان می یانهما معا،  ان کانت تحقیق جر شود،  شود. اصالت عدم موت هم جاری میفرمایند صحیح این است که هر دو جاری میو 

و مجرد کون عدم التذکیه ملازما للموت لان بله این معارضه چون ایشان یکی میاصالت عدم تذکیه.  یلزم منه مخالفة عملیه،  داند. اذ لا 

الموت ضدان، نمی یانهما، این مشکل ندارد. این همان بحث معروف که در باب  التذکیه و  گوید نقیضان. لا ثالث لهما، غیر مانع عن جر

 اصول عملی تفکیک بین لوازم مشکل ندارد.

المقام، دیگر بقیه اللوازم فی الاصول العملی، معروف است مثال واضحی است. کما فی المتوضی، ففی  اش دیگر  فان التفکیک بین 

یم کل عبارت کتاب را بخوانیم.  چون بنا ندار

یحکم بعدم جواز الاکل بمقتضی اصالة عدم التذکیه و یحکم بالطهاره لاصالة عدم الموت حتف الانف. این خلاصه نظر مبارک ایشان.  

یربنای تفکر ایشان برایتان روشن شد. این جور نباشد که حالا مثلا با جلالت شأنی که برای ایشان قائلیم.   و ز



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

دانند. ولو در  اش این است که ایشان میته را، حالا به تعبیر خودشان موت، آن خیلی فنی نبود. میته را مساوی با غیر مذکی نمیپس نکته

قرآن یکی است. چون نجاست در روایات ثابت شده و در روایات غیر مذکی نیست. در روایات در باب نجاست فقط میته هست. و میته را 

ین است. البته حالا در این نسخه، در حاشیه نوشته. ما هم تا حالا  هم امر وجودی می دانند. مستندشان هم در این جهت کتاب مجمع البحر

ایشان استنادش بر همین، همین مشایخ ما هم نقل فکر می کنیم همین بوده. تا حالا سالها در نجف که بحث کلمات مرحوم استاد بود، 

ین.می ین بود. معلوم شد در واقع در کتاب مصباح المنیر است نه در مجمع البحر  کردند شاگردان ایشان، استنادش به همین مجمع البحر

 عل ای حال کیف ما کان این راجع به کلام مرحوم. تا اینجابه اینجا رسیدیم. 

ثم ان المحقق الهمدانی، مرحوم حاج آقا رضا همدانی قدس الله نفسه، ایشان از یک روایت استظهار کردند که میته مساوی است با غیر 

بر غیر مذکی. روشن شد؟ چون تفکرات آقای  مذکی، در باب نجاست.   یعنی ایشان یک روایتی آوردند که در آن روایت نجاست بار شده 

 خویی این بود که نجاست بار شده بر میته.

این در روایات. و  التذکیه، یعنی همچنان که در قرآن حرمت اکل بین غیر مذکی و میته آمده،  ثم ذهب الی ان النجاسه مترتبة علی عدم 

به معنی جلا دادن خودش، صقل به معنی جلا دادن.  دانند  استدل علی ذلک بما فی ذیل مکابتة الصیقل؛ صیقل کسانی می که البته صیقل 

بود. و من جمله از کارهایی که ساخته می این غلاف شمشیر را از لکن اصطلاحا کسانی که کارشان ساختن شمشیر  شود غلاف شمشیر. 

گویند. گوشتی بوده، پوستی بوده که از ساختند. این کی مخت همان است که در فارسی به آن ساغری میکی مخت به اصطلاح بیشتر می

ساختند.  گویند که از آن کفش هم میگرفتند. که چهار ساغری میران قسمت به اصطلاح بالای ران الاغ یا گوره خر یا مثلا اسب و اینها می

 گفتند.این را اصطلاحا کی مخت می

ها  شود اصلا یک تاجر، یعنی یک کارگاه عمده شمشیر سازی و انواع به اصطلاح همین غلاففی ذیل مکاتبة الصیقل، ایشان معلوم می

ایشان روایت را حذف کردند.   الی الرضا ابی الحسن علیه السلام، که داشته است. من قوله علیه السلام، البته  روایت قاسم الصیقل کتب 

شود،  )ع( فرمودند نمیکاظمسازم. بعد نامه نوشتند به حضرت موسی  من کارم صیقل هست و غلاف را از این جلود حمر وحشیه، میته، می

این طور نامهای میشود. بعد ایشان به حضرت رضا)ع( نامهبا میته نمی به اصطلاح  نویسند که من به پدر شما  ای نوشتم که از جلود حمر 

ایشان فرمودند نمی و  از جلود میته است،  شود، انتفاع به آن پیدا کرد به عنوان غلاف و الان من از شود، چون میته هست نمیمیته است، 

گوییم  جلود حمر وحشیه، الذکیه، دو تا قید دارد. حمر جمع حمار، یعنی الاغ؛ الاغ وحشی در اصطلاح عربی همان است که ما به فارسی می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

به اصطلاح  گوره خر. مراد از حمار وحشی، حمر وحشیه همان گور خر فارسی است.   من الان از مراد از جلود هم عرض کردم قسمت کپل 

 خورده. الاغ یا این چرم خاصیت، یعنی پوست، جلد خاصیت خاصی داشته، به درد غلاف و اینها می

فرماید حضرت رضا)ع( در جواب فان کان ما تعمل، فان کان ما تعمل وحشیا ذکیا فلا بأس؛ مرحوم حاج آقا رضا از بعد امام)ع( می

خورد. غالبا. یعنی لا بأس مثلا اشکال ندارد انجام بده. لا بأس این طور است غالبا. در اینجا. اولا لا بأس در روایات غالبا به تکلیف می

گوید نه، لا بأس انجام دادن نیست، یعنی پاک است. این خلاف قاعده است. اولا خود لا بأس به معنای پاک، یعنی درست اینجا ایشان می

گوید که باعتبار ان مفهومه انه لو لم یکن ذکیا ففیه بأس، و است، صحیح است، نجس نیست. اگر آن غلاف دیگر نجس نیست. ایشان می

و بعد می ینه که سوال میته بوده  گوید اجتناب بکن، توش نماز  المراد بالبأس النجاسه، خب این خلاف مصطلح است. این هم به این قر

اگر درست می این است که  شود بحث نجاست  هایت نماز نخوان. از این مجموعه قرائن معلوم میکنی در آن لباسنخوان، چون عنوان 

فی المکاتبه؛ عرض کردیم ایشان روایت را است. امام)ع( می وحشیا ذکیا، فلا بأس، لانها هی المسئول عنها  فرمایند فان کان ما تعمل 

 حذف فرمودند مرحوم استاد.

ایشان اشکال نکردند. حالا در آن وقت هم نبودند. یک اشکال  فرمایند این مطلب درست نیست. البته بعد مرحوم استاد می اینجا که 

دیگر راجع به این روایات ما مفصل صحبت کردیم.  خب بعدها کردند که این سند روایت را قبول ندارند؛ چون این قاسم صیقل توثیق نشده.  

تایش از ابی القاسم صیقل است. حالا اینها   یم. سه تایش از قاسم صیقل است، سه  اصولا در مجموعه کتب اربعه ما شش تا روایت دار

های رجالی خاص خودش را دارد. البته توثیق ظاهری هیچ کدامشان ندارند.  هایشان و چه کار بکنیم، دیگر بحثیکی هستند یا دو تا و طبقه

 هر دو ندارند. و آن ابو القاسم صیقل شخص دیگری است ظاهرا.

الظاهر، حالا سند را می خواهم وارد این بحث بشوم. و الظاهر  های خاصی است که نمیشود قبول کرد، بحثشود قبول کرد، نمیو 

انما تدل علی نفی البأس عما کان یستعمله فی عمله من جلود الحمر الوحشیة عدم دلالة مکاتبة علی ذلک، لکن استاد اشکال می کنند. و 

از گوره خر می به اصطلاح پوست چرم، جلود در اینجا مراد چرم است، پوست نیست. چرمی بوده که  خر های تذکیه  گیرند، گوره الذکیه، 

این مفهوم ندارد؛ چون این در مقابل انما عملی من جلود المیته. فلا مفهوم لها،   شده. فی قبال المیتة المذکوره فی صدرها، چون دارد که 

این به عنوان مفهوم نیست، این نفی آن بالاست. این مراد این نیست که بر آن دو گوید میته را عوض کردم.  گوید میته بوده، میآن است. می

 تا مدلول منعقد بشود برای کلام. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

گوید الاغ وحشی؛ خب وحشی بودن که تأثیر ندارد. چه تأثیر  و یدل علی ما ذکرناه ذکر الوحشیه فی الکلام، دلیلش هم این است که می

 دارد وحشی باشد یا اهلی باشد. گوره خر باشد یا الاغ عادی باشد. 

کنم حالا حضرت استاد خواستند مناقشه  این هم دلیل ایشان. ظاهرا من فکر میلان کون الحمار وحشیا لا دخل له فی طهارة جلده یقینا.  

فرمود این حاج آقا رضای همدانی در جاهایی که بحث عقلانی بکنند. و الا انصافا، خدا حرمت کند مرحوم استاد ما آقای بجنوردی، می

آید از یک عربی بدوی بهتر فهم روایت دارد. رضوان الله. و کند؛ جاهایی هم که فهم روایت میتر فکر میآید، از شیخ الرئیس قویپیش می

 ای است از همه جهاتش فوق العاده است. حالا وارد بحث ایشان نشویم.انصافا هم کتاب نافعی است کتاب ایشان. مرد فوق العاده 

به ذهن من درست است؛ چون در سوالش آمده. در سوالش اول آمد جلود المیته؛ حالا مثلا اسب بوده، خر بوده، هر چه که بوده. بعد 

گوید و عملها من جلود الحمر الوحشیة الذکیه، این در سوالش آمده. قیدی که در سوال باشد عادتا مفهوم ندارد. این بنای علماء درست  می

 قیدی که در جواب باشد مفهوم دارد. قیدی که در سوال باشد مفهوم ندارد.هم هست. 

خواهند امام)ع( مفهوم برایش قرار بدهند. آن وحشی بودن به لحاظ  فرمایند. ظواهرش این است که میبعد امام)ع( همان را تکرار می

خواهد بگوید این گوره خر چون آن پوست به اصطلاح چیزی که  مثل مفهوم لقب است. این حمار وحشی یعنی گوره خر. آن وقت فقط می

او میازش می از  آن چرمی که  به مرحوم حاج آقا رضا گیرند قویگیرند،  انصافا من حق  این یعنی عرف  تر است، اسم گوره خر را برده، 

انما صرت عملها من جلود دهم. عرف از این میمی و  تأثیر ندارد، گوره خر باشد یا نباشد. این چون سوال کرد،  این در مفهوم  فهمد که 

خواهند بفرمایند نکته ذکی بودن است. حالا گوره خر نبود، اسب بود. انصافا و همان کلام او را تکرار  الحمر الوحشیة الذکیه، امام)ع( می

امام)ع( میکردند امام)ع(. ظواهرش  اینکه امام)ع( بفرمایند لا بأس؛ ظاهرش این است که  خواهند چون خودشان  این است که بدون 

گیرد. وحشی بودن این که ایشان و  آن وحشی بودن از قبیل مفهوم لقب است، ذکی بودن، آن معیار قرار میتکرار فرمودند، مفهوم بدهند. 

 کند.یدل علی ما ذکرناه، نه این دلالت نمی

دانند.  دانند و مقدم بر اصالت اباحه میفتحصل مما ذکرناه ان مقتضی اصالة عدم التذکیه، بله پس ایشان اصالت عدم تذکیه را جاری می

گوید شهید هم شاید  دانند در موارد شک. این هم تفسیر دیگری از کلام شهید. ایشان میو اصالة الطهاره را هم نسبت به طهارتش جاری می

که می و گوید که اصل در لحوم حرمت است، یعنی اصالت عدم تذکیه نسبت به لحم جاری میمرادش همین است. مراد شهید  شود، 

 شود.اصالة الطهاره هم جاری می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

این عبارت ثم ان صاحب  بعد ایشان چون دیگر می خواهم این عبارت مرحوم استاد را تمام بکنیم، ثم ان صاحب الحدائق قدس سره، 

یان اصالت عدم تذکیه. شیخ انصاری  157الحدائق، از نظر فنی این در حقیقت باید برگردد به همان صفحه   ؛ که شیخ رتب علی ما افاده جر

این صاحب حدائق میفرموده   است؛ در مقابل  بر اصالت عدم تذکیه مقدم اصالت عدم تذکیه بر اصالة الحل مقدم  الحل  گوید اصالة 

 روشن شد؟ این ثم ان صاحب الحدائق به این بحث قبلی که تا حالا بودیم مربوط نیست.است. 

شود. چون امام)ع(  گوید حق این است که اگر شک کردیم در یک گوشتی حلال است یا نه؛ اصالة الحل جاری میصاحب حدائق می

 فرمود کل شیء فیه حلال و حرام فهو لک الحلال. بعد هم مثال به پنیر زدند. خب آن هم حکم گوشت را دارد دیگر.

شود. روشن شد؟ این عبارت را چون  کنم اصحاب ما اصالت عدم تذکیه جاری کردند. اصالة الحل جاری میگوید تعجب میپس می

نوشت بهتر بود. یعنی بحث سر این است گردد. چون درست ننوشتند. این را اگر اول میممکن است گیر بکنیم که این عبارت به کجا بر می

 که آیا اصالت عدم تذکیه مقدم بر اصالة الحل است؛ یا اصالة الحل مقدم بر اصالت عدم تذکیه است.

و تعجب منهم، حیث حکموا بحرمة اللحم المشکوک فیه تمسکا باصالة عدم التذکیه، مع  ثم ان صاحب الحدائق اورد علی الاصولیین 

یان الاصل مع وجود الدلیل   الدلیل علی الحل موجود فی المقام، و  انهم یقولون، این تتمه کلام مرحوم صاحب حدائق است. بعدم جر و 

بر اصالت عدم تذکیه است؛ چون اصالت عدم تذکیه  این مقدم  این که کل شیء فیه،  هو قوله علیه السلام: کل شیء فیه حلال و حرام، 

گوید نه هر چیزی که بعنوانه فیه حلال و حرام نگاه کردید، حکم. خب این بر آن اصالت  حالت سابقه، این که مطلق است. این میگوید  می

 عدم تذکیه مقدم است.

 به این وضوح هم نیست که ایشان، حالا به هر حال.فرمایند: و فساد ما ذکره واضح، بعد مرحوم استاد می

لان الدلیل الذی لا یجری الاصل مع وجوده هو الدلیل علی الحکم الواقعی، یعنی امارات به اصطلاح، بینه. و الدلیل المذکور فی کلامه 

 هو الدلیل علی البرائه التی هی من الاصول العملیه، کلی شیء. البته این هم برائت نیست، اصالة الحل است.

یانه عما لا یعلم حرمته، گفت کل شیء  لا الدلیل علی الحکم الواقعی لیتقدم علی الاستصحاب، بل دلیل الاستصحاب یخرج مورد جر

این دیگر... و یدرجه فی معلوم الحرمه و معه کیف یمکن التمسک بدلیل البرائه.  فیه، 

غالب آقایان دارند خیلی کلام صاحب حدائق را به اصطلاح مبتور نقل کردند. اولا صاحب حدائق  البته مرحوم استاد طبق قواعدی که 

از این کل شیء فیه حلال و حرام تمسک به آن روایت سفره کردند   ای است در بیابان و گوشتی هست، که روایت دارد که سفره   45:36غیر 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 25/08/1393 -شنبه یک      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 15 صفحه                                                                                                                                                                               24 جلسه:

       ........................................................................ 

کند. آن روایت که نص در ما فرماید حلال است. چی؟ الناس فی سعة حتی یعلمون؛ ایشان یک تمسکی هم به آن روایت میامام)ع( می

گوید شبیه آقای خویی در  دانم آقای خویی چرا، نصف کلام ایشان را نقل نفرمودند. بعد هم صاحب حدائق چیزی مینحن فیه است. نمی

خواهم بگویم حالا حق با ایشان است.  کنند. من نمیچهار تا اشکال میاش. تعجب است آقای خویی آن بقیه را نقل نکردند.  آید نتیجهمی

گویم واقعا آقایان دقت بکنید،  دانیم. یکی از مشکلی است این را من میگوید اصلا ما استصحاب را حجت نمیبعد هم صاحب حدائق می

اصلا صاحب حدائق استصحاب را حجت نمی انصافا نیایید به صاحب حدائق اشکال کنید،  گوید این لاتنقض الیقین داند. مییعنی 

اینکه آقای خویی حتما دیدید در این کتاب بالشک مال حدث و طهارت است. می بینا فی المقدمه؛ مثل  کتاب مبارکشان  گوید علی ما 

دانند در مسئله هلال. آقای خویی گفتند صاحب حدائق هم مثل ما در مسئله، منهاج الصالحین، صاحب حدائق را موافق خودشان می

و لذا اگر یک جا دیده شد، برای همه جا حجت است. بعد خودش  گوید اصلا زمین کروی نیست. صاحب حدائق در کتاب حدائق می

باشد نه. حالا تعجب است آقای خویی میهم می ای خواهم نوشت از گوید من اثبات کردم این مطلب یا رسالهگوید اگر زمین کروی 

 آید که زمین کروی نیست. روایت در می

گوید استصحاب را من این نحوه استدلال انصافا اینجا هم همین کار را کرده ایشان. تعجب است از ایشان. خب صاحب حدائق می

الحرمه، آن استصحاب را حجت نمیدانم. شما میحجت نمی داند که بگویید شما. مضافا که  گویید لاتنقض الیقین یدرجه فی معلوم 

ایشان. و مضافا الی ذلک کله می کنیم به حرمت لحم و گوید بر فرض هم اصالت عدم تذکیه جاری بشود، حکم میروایت سفره را آورده 

یده بشود زنده بود، حرام طهارتش. مثل خود آقای خویی. در این جهت مثل خود آقای خویی. می گوید چون این حیوان قبل ازاینکه سر بر

خودش هم پاک بود. هر دو را استصحاب بکنیم. استصحاب حرمت اکل و طهارت. این همان حرفی است که خود آقای   بود و لحم و 

 فرمایند. البته آقای خویی به راه دیگری.خویی می

ثانی. چند تا راه ما پیدا کردیم برای توجیه. که شاید نظر شهید  این راهی هم که صاحب حدائق گفته یک راه دیگر برای توجیه کلام شهید 

این باشد. استصحاب حرمت اکل لاستصحاب طهارت. در آن حیوانی که مشکوک است. صاحب حدائق ببینید  ثانی عملا بالاصل فیهما 

 ها را خوب دقت بکنید که مبانی با همدیگر خلط نشود. اش با آقای خویی یکی است، اما از راه دیگری رفت. روشن شد؟ این راه نتیجه

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


